
22

КОНСТРУИРОВАНИЕ
ЭКОЛОГИЧНОГО ДИСКУРСА
ENVIRONMENTAL PRINCIPLES IN

DISCOURSE CONSTRUCTION

УДК: 81ʼ42      DOI: 10.31249/chel/2023.02.02

Нагорная А.В.
ЭКОЛОГИЧЕСКОЕ МЫШЛЕНИЕ КАК ОСНОВА

ДЛЯ ФОРМИРОВАНИЯ СОВРЕМЕННОГО ОНКОДИСКУРСАÓ

Национальный исследовательский университет
«Высшая школа экономики»,
Россия, Москва, alnag@mail.ru

Аннотация. В статье обосновывается необходимость создания отдельной
области дискурсивных исследований, посвященной анализу способов обсуждения
онкологических заболеваний, и вводится понятие «онкодискурс». Онкодискурс
рассматривается как многокомпонентное сложноструктурированное образование,
приводится краткий анализ отдельных его разновидностей. Рассматриваются
принципы организации онкодискурса, обсуждаются проблемы его регламента-
ции, демонстрируются преимущества экологического мышления как базиса для
конструирования гармоничного и комфортного дискурсивного пространства,
отвечающего потребностям онкобольных и социума в целом, приводятся примеры
экологичных и антиэкологичных дискурсивных практик.

Ключевые слова: дискурсология; дискурсивная практика; дискурсивное
пространство; онкодискурс; экософия; экологическое мышление; три экологии
Ф. Гваттари.

Поступила: 28.10.2022      Принята к печати: 18.01.2023

Ó Нагорная А.В., 2023

https://mail.yandex.ru/?uid=8571083#compose?to=%22%D0%90%D0%BB%D0%B5%D0%BA%D1%81%D0%B0%D0%BD%D0%B4%D1%80%D0%B0%20%D0%9D%D0%B0%D0%B3%D0%BE%D1%80%D0%BD%D0%B0%D1%8F%22%20%3Calnag%40mail.ru%3E


Экологическое мышление как основа для формирования
современного онкодискурса

23

Nagornaya A.V.
Ecological thinking as a basis

for constructing contemporary oncodiscourseÓ

National Research University “Higher School of Economics”,
Russia, Moscow, alnag@mail.ru

Abstract. The paper substantiates the need for a new line of research within
Discourse Studies that would focus on ways of discussing cancer and introduces the
concept of ‘oncodiscourse’. Oncodiscourse is described as a complex structure with a
further analysis of some of its types. The paper considers the principles underlying the
organization of oncodiscourse, discusses the issue of its regulation, demonstrates the
advantages of ecological thinking as a basis for constructing a well-balanced and com-
fortable discursive space that meets the needs of cancer patients and the society as a
whole, provides examples of ecological and anti-ecological discursive practices.

Keywords: Discourse Studies; discursive practice; discursive space; oncodis-
course; ecosophy; ecological thinking; the three ecologies of F. Guattari.

Received: 28.10.2022                                                  Accepted: 18.01.2023

Введение

Важнейшим вектором развития современной лингвистики
признается готовность к участию в решении актуальных социаль-
ных проблем (см., например: [Hudley, 2020, p. 221]). К их числу,
несомненно, относится распространение онкологических заболе-
ваний, которые занимают второе место по количеству смертей в
мире и уносят более 10 миллионов человеческих жизней в год.

Специфический социальный заказ, ожидающий отклика со
стороны лингвистов, состоит в выработке оптимальных стратегий
формирования дискурсивной практики, в рамках которой можно
было бы осуществлять как всестороннее обсуждение онкологиче-
ской проблематики, так и эффективную поддержку людей,
столкнувшихся с заболеваниями этого типа. В данной статье
предлагается один из возможных подходов к конструированию
такой дискурсивной практики с учетом уже существующего
опыта ее построения в англоязычных странах.

Ó Nagornaya A.V., 2023

https://mail.yandex.ru/?uid=8571083#compose?to=%22%D0%90%D0%BB%D0%B5%D0%BA%D1%81%D0%B0%D0%BD%D0%B4%D1%80%D0%B0%20%D0%9D%D0%B0%D0%B3%D0%BE%D1%80%D0%BD%D0%B0%D1%8F%22%20%3Calnag%40mail.ru%3E


Нагорная А.В.

24

«Онкодискурс» как терминологическая инновация

Решение поставленной задачи предполагает создание отдель-
ного направления в рамках лингвистической дискурсологии. От-
правной точкой в этом начинании должно стать введение в широ-
кий научный обиход термина, обозначающего те многочисленные и
разнообразные способы, которые используются для репрезентации
онкологических заболеваний в современном социокультурном про-
странстве.

Несмотря на существенное отставание в дискурсивизации
онкозаболеваний в России, наиболее перспективная терминологи-
ческая инициатива была выдвинута именно отечественными ис-
следователями. В 2020 г. в журнале «Вопросы онкологии» была
опубликована статья, написанная активистами просветительской
организации «Знание» Л.Н. Духаниной и А.А. Максименко. Авторы
проводят анализ русскоязычного сегмента социальных медиа, ос-
вещающих проблемы государственной поддержки лечения и про-
филактики онкозаболеваний, и используют при этом дефисно
оформленный термин «онко-дискурс» [Духанина, Максименко,
2020]. К сожалению, они не определяют его содержание, явно не-
дооценивая как значимость сделанного ими терминологического
шага, так и чрезвычайную сложность изучаемого явления.

Значимость видится нам в том, что предложенный термин
четко прорисовывает новое исследовательское поле, обладая при
этом рядом дополнительных концептуальных достоинств. Он явно
выигрывает в конкуренции с терминологическими сочетаниями
discourse on cancer и discourse about cancer («дискурс о раке»), ис-
пользуемыми в зарубежных исследованиях и иногда довольно не-
уклюже калькируемыми в русскоязычных статьях (ср. «раковый
дискурс» в: [Силантьева, Кожокина, 2020]). Этот выигрыш обес-
печивается не только компактностью термина, но и большей ши-
ротой задаваемого им ракурса: рак – далеко не единственное онко-
логическое заболевание, которое требует общественного внимания.
Кроме того, термин обладает необходимой для русскоязычной (и не
только) аудитории иносказательной деликатностью, позволяя из-
бежать прямого наименования болезни, которое вызывает у мно-
гих ощущение крайнего психологического дискомфорта. Заметим
также, что термин «онкодискурс» легко и гармонично переводится



Экологическое мышление как основа для формирования
современного онкодискурса

25

на английский язык (oncodiscourse) и соответствует современным
трендам в конструировании коммуникативного пространства этого
вида заболеваний. Он удачно коррелирует с другими терминоло-
гическими инновациями в этой сфере, в числе которых «онкона-
стороженность» и «онкоосведомленность». Подчеркнем, что мы
предлагаем именно слитное, а не дефисное, написание термина,
тем самым легитимируя его употребление в лингвистике и закреп-
ляя за ним право на формирование отдельной линии дискурсивных
исследований.

Говоря о сложности изучаемого явления, мы прежде всего
имеем в виду крайнюю разнородность онкодискурса, наличие в
его структуре множества не только существенно, но и сущностно
отличающихся друг от друга образований, некоторые из них будут
рассмотрены ниже.

Онкодискурс как сложноструктурированное образование

Одно из центральных мест в этой сложной структуре при-
надлежит дискурсу профессионально-медицинскому, история кото-
рого насчитывает, по меньшей мере, две тысячи лет. Его становление
связано с деятельностью Гиппократа, который увидел в злокаче-
ственной опухоли внешнее сходство с ракообразным и присвоил ей
соответствующее, метафорическое по своей сути, наименование
(karkínos). Наличие семантической мотивированности в дальней-
шем позволило беспрепятственно переводить термин, адаптируя
его под потребности разных лингвокультур. Так, привычный для
англоязычного мира термин cancer является ранним переводом на
латынь, выполненным Цельсом [Papavramidou, Papavramidis,
Demetriou, 2010]. Несколько позже Гален предложил термин oncos
(«онкологический»), который послужил основой для наименова-
ния целой отрасли медицинского знания и способствовал «стяги-
ванию» отдельных нарративов онкозаболеваний в более или менее
целостное дискурсивное образование. Именно этот термин мы и
используем для обозначения соответствующего типа дискурса.

Дальнейшее развитие профессионального онкодискурса было
связано с активным терминотворчеством, поскольку появление
новых методов диагностики позволяло выявлять все бо́льшее ко-
личество типов и подтипов опухолей, каждому из которых требо-



Нагорная А.В.

26

валось свое обозначение. Язык онкологии становился все более
непрозрачным для непосвященного. Ситуация усугубилась во вто-
рой половине ХХ в., когда была введена классификационная систе-
ма TNM (tumor – опухоль, node – лимфоузел, metastasis – метастаз)
со сложной буквенно-цифровой маркировкой и сокращенными тер-
минами-латинизмами. Профессиональный онкодискурс окончательно
оформился как язык для посвященных, своеобразный тайный пароль,
полностью утрачивающий коммуникативную ценность за преде-
лами узкоспециализированного медицинского сообщества.

Параллельно с медицинским формировался и дискурс оби-
ходно-разговорный, обслуживающий коммуникативные потребно-
сти простых обывателей. В этой дискурсивной стихии традиционно
господствует иррациональное восприятие онкологических заболе-
ваний. Она репрезентирует «беспорядочную смесь смутных, экс-
тремальных и противоречивых культурных интерпретаций рака»
[Perusek, 2012, p. 490].

Иррациональность – это не только следствие ограниченной
доступности научного знания, которое и само на определенных
этапах имело выраженное мифопоэтическое измерение. По свиде-
тельствам медицинских антропологов вплоть до конца XVIII в. рак
часто описывался в трактатах как наделенное разумом существо,
враждебный паразит, червь, проникающий в организм и пожираю-
щий его изнутри [Skuse, 2015, p. 2]. Рациональной упорядоченности
обиходно-разговорных дискурсов всегда мешал и глубинный, не-
преодолимый страх, вызываемый онкологическими заболеваниями.
Само слово «рак» было табуировано; до недавнего времени оно
сокращалось до первой своей буквы и циркулировало в англоязыч-
ном обиходно-разговорном дискурсе как C-word.

Немаловажно и то, что в народной мифологии рак часто пред-
стает как наказание за неправедно прожитую жизнь. Речь здесь идет
не только о недостаточной религиозности. В массовом сознании рак
стигматизируется как «болезнь, происходящая от бездействия»: не-
способности быть благоразумным, должным образом контролиро-
вать свою жизнь и выражать эмоции [Sontag, 1988, p. 56]. Тенден-
ция к морализации рака, о которой пишет С. Зонтаг [Sontag, 1988,
p. 42], блокирует как обсуждение собственного опыта болезни, так
и формирование нейтрального, свободного от экзотической зоо-



Экологическое мышление как основа для формирования
современного онкодискурса

27

метафорики и эмоционально-оценочных наслоений, психологиче-
ски комфортного дискурса онкозаболеваний.

В конце ХХ в., однако, онкодискурс претерпел ряд суще-
ственных изменений как содержательного, так и структурного пла-
на, обогатившись рядом новых форм.

Начало дискурсивной диверсификации было положено в
1971 г., когда президент США Р. Никсон открыто призвал к «вой-
не с раком» (war on cancer) и подписал указ о создании нацио-
нального института1, целью которого стало не только обеспечение
населения клинической помощью и проведение медицинских ис-
следований, но и широкая просветительская работа.

Поставленная задача повышения всеобщей онкоосведомлен-
ности (cancer awareness) и онкограмотности (cancer literacy) может
быть решена лишь посредством популяризации актуального меди-
цинского знания. Разумеется, эта работа требует адаптации профес-
сионального онкодискурса к практическим потребностям и когни-
тивным возможностям рядовых, далеких от медицины граждан.

Учет практических потребностей требует дискурсивной пе-
рефокусировки. Так, важнейшие для онкологов вопросы морфоло-
гической специфики разных видов опухолей полностью теряют
релевантность за пределами профессионального дискурса. Основ-
ной фокус смещается на способы выявления опухолей, современные
подходы к их лечению, проблемы продолжительности и качества
жизни. Когнитивная рекалибровка требует отказа от привычной для
медиков терминологии и поиска таких средств выражения, кото-
рые были бы понятны обывателю и не провоцировали онкофобных
реакций, при этом не противореча тому, что считается на данный
момент медицинской истиной. Формируется научно-популярный
по своей сути онкодискурс, представленный как многочисленными
книгами-пособиями (см., например: [Buckman, 1996]), так и пуб-
личными лекциями (см.: [TED]).

Одновременно с этим наблюдается всплеск интереса к онко-
проблематике со стороны антропологов, культурологов, социологов
и историков, которые создают «гуманистическую версию» онколо-
гии, фокусируясь на сфере человеческих переживаний и связанных
с ними социокультурных конвенциях, предписывающих опреде-

1 National Cancer Institute. – URL: https://www.cancer.gov/

https://www.cancer.gov/


Нагорная А.В.

28

ленные правила поведения и коммуникации как больным раком,
так и членам их семей и социуму в целом (см., например: [Stacey,
1997]).

Пожалуй, важнейшей инновацией конца ХХ – начала XXI в.
стало появление в общем дискурсивном пространстве многочис-
ленных нарративов, повествующих об опыте переживания онкоза-
болеваний от первого лица. Этот вид текстов получил название
«автопатография» [Brownley, Kimmick, 1999] и описывается ис-
следователями как «феноменологический конструкт» [Schultz,
2013, p. 71], порождаемый желанием представить восчувствован-
ный, пропущенный через собственное тело и разум опыт пережи-
вания рака в противовес его объективированному и предельно
обезличенному медицинскому описанию. Автопатография пишет-
ся с целью показать, что «история болезни – это нечто большее,
чем медицинский случай» [Frank, 2013, p. 6]. Это экзистенциаль-
ный опыт страдания, не редуцируемый к клиническим проявлени-
ям болезни. Автопатография дает человеку определенную степень
дискурсивной свободы, позволяя ему фокусироваться на тех ас-
пектах опыта, которые представляются ему наиболее релевантны-
ми, и повествовать о них языком, отвечающим авторским пред-
ставлениям о точности и достоверности.

К автопатографии примыкает онкопоэзия1, позволяющая
превратить собственное страдание в эстетический опыт. Заметим,
что если верить С. Зонтаг, еще 45 лет назад любая эстетизация рака
была «невообразимой» (unimaginable), а сам он представлял собой
«скандальную» (scandalous) тему для поэзии [Sontag, 1978, p. 20].

Дискурсивная диверсификация привела не только к сложно-
му ветвлению речевых форм, но и к появлению новых форматов
репрезентации рака в публичном пространстве. В современной
западной культуре активно развиваются онкоживопись2 и онко-
скульптура3, позволяющие актуализировать и вывести в дискурс
переживания, носящие внерассудочный характер.

1 См., например: Poems, philosophy and cancer. – URL: http://www.
cancernet.co.uk/poems.htm

2 См., например: Brushes with cancer. – URL: https://twistoutcancer.org/brushes/
3 См., например: Science museum. – URL: https://www.sciencemuseum.org.uk/

see-and-do/cancer-revolution-science-innovation-and-hope

https://twistoutcancer.org/brushes/
https://www.sciencemuseum.org.uk/see-and-do/cancer-revolution-science-innovation-and-hope


Экологическое мышление как основа для формирования
современного онкодискурса

29

Искусство может использоваться не только как аналог испо-
ведального нарратива, но и как средство просветительской работы.
Так, государственный университет Аризоны запустил проект
Capturing Cancer with Music («Ухвати сущность рака с помощью
музыки»)1. В его основе лежит аналогия между человеческим орга-
низмом и слаженной работой оркестра, в котором каждый инстру-
мент исполняет свою партию. С помощью специальной программы
выбранное пользователем музыкальное произведение искажается
таким образом, что одна партия начинает повторяться бесконечное
число раз, нарушая целостность музыкального текста и внося в
него выраженный диссонанс. Такой навязчивый повтор является
аудиальным аналогом аномального роста клеток при онкологиче-
ском заболевании.

Это далеко не полный перечень тех коммуникативных прак-
тик, которые складываются в настоящее время вокруг онкологиче-
ских заболеваний. Их количество постоянно растет, особенно в
интернет-среде, предоставляющей неограниченные возможности
для самовыражения и взаимодействия. Формируются новые со-
циокультурные практики, к числу которых, например, относится
онкоактивизм, преследующий не только просветительские, но и
политико-идеологические цели [Kedrowski, Sarow, 2010].

Приведенный здесь краткий, очень схематичный обзор при-
зван показать, что онкодискурс представляет собой чрезвычайно
сложноорганизованное образование, элементы которого отлича-
ются друг от друга формально, содержательно и функционально.
Это обстоятельство позволяет нам не только рассматривать тер-
мин «онкодискурс» как зонтичный, охватывающий множество
форм и форматов, но и употреблять его во множественном числе,
подчеркивая уникальные свойства каждой из разновидностей онко-
дискурса.

1 См., например: Capturing cancer with music. – URL: https://cancer-
insights.asu.edu/2020/05/capturing-cancer-with-music/

https://cancer-insights.asu.edu/2020/05/capturing-cancer-with-music/


Нагорная А.В.

30

Принципы конструирования онкодискурса:
проблема регламентации

При такой широкой вариативности особую актуальность обре-
тает вопрос о принципах конструирования онкодискурса в совре-
менном социокультурном пространстве: о степени стихийности и
регламентированности в смысловом наполнении активно множа-
щихся коммуникативных практик, о допустимости жесткого регу-
лирования и о выработке оптимальных стратегий коммуникации,
которые отвечали бы потребностям как онкобольных, так и обще-
ства в целом.

На протяжении последних 50 лет концептуальные доминан-
ты онкодискурса формировались в результате целенаправленных
смысловых интервенций, осуществляемых разными социальными
акторами. Первая и самая значительная из них уже упоминалась
нами ранее и заключалась в массированном вбросе в дискурсивное
пространство военной образности. Следует признать, что милита-
ризация онкодискурса, начавшаяся в англоязычных странах 50 лет
назад по инициативе властных структур, была эффективной стра-
тегией. С одной стороны, она отвечала политическим целям моби-
лизации научных, технологических и экономических ресурсов для
решения насущной социальной проблемы – борьбы за сохранение
человеческого капитала и уменьшение финансовых потерь, свя-
занных с заболеваемостью раком. С другой стороны, она положила
конец эпохе «безымянного» [Levinas, 1988, p. 159] и безмолвного
страдания, снабдив людей языком, который не просто был поня-
тен, но и обладал свойством агентивности. Из пассивного стра-
дальца онкопациент превращался в «бойца», «воина», который
«борется» с коварным «захватчиком» под командованием меди-
ков-«военачальников», используя самый современный «арсенал»
средств, и всеми силами стремится к «победе», «разгрому» врага.

Заметим, что военная метафора очень быстро обрела статус
дискурсивной, используясь в качестве средства фрейминга при
обсуждении онкопроблем практически в любом формате: от науч-
ных конференций до автопатографий и даже компьютерных игр.
Особого упоминания заслуживает здесь игра Re-Mission1, созданная

1 См., например: Re-Mission. – URL: https://hopelab.org/case-study/re-mission/

https://hopelab.org/case-study/re-mission/


Экологическое мышление как основа для формирования
современного онкодискурса

31

фондом HopeLab в 2006 г. и предназначенная для больных раком
детей. В ней игрок управляет нанороботом, который проникает в
организм больного и расстреливает раковые клетки с помощью
целого арсенала оружия: хемобластера, радиационного ружья и
антибактериальной ракеты. По задумке разработчиков игра должна
была не только давать детям представление о природе заболевания
и способах его лечения, но и формировать особый боевой настрой,
необходимый для достижения положительного эффекта терапии.

Отметим также, что именно военная дискурсивная метафора
способствовала появлению ключевого для современного онкодискур-
са термина survivorship (выживаемость), который был впервые
предложен в 1985 г. Ф. Малланом [Mullan, 1985].

Общеизвестно, что военная метафорика с самого начала ста-
ла объектом жесткой критики со стороны философов, психологов
и культурологов (см., например: [Sontag, 1978]). Ее главный не-
достаток виделся в том, что она формирует враждебное отношение
к собственному телу и крайне негативно сказывается на психоло-
гическом состоянии пациента, если он «проигрывает битву с ра-
ком» [Metaphor … , 2018, p. 3]. Кроме того, она дополнительно
стигматизирует «проигравшего», заставляя видеть в нем человека,
не проявившего достаточного упорства и силы духа.

В течение последних 20 лет предпринимаются все более ак-
тивные попытки вытеснить военную образность из онкодискурсов
более «мирной» и «медитативной» метафорикой. Примечательно,
что значительное количество таких дискурсивных инициатив при-
надлежит лингвистам, которые активно продвигают свои идеи в
СМИ и издают рекомендации для специалистов-медиков. Особого
внимания здесь заслуживает проект MELC (Metaphor in End-of-
Life Care – «Метафора в паллиативной помощи»)1, запущенный
исследователями Ланкастерского университета в 2012 г. и направ-
ленный на выявление того, как различные метафоры влияют на
восприятие рака и поведение самих больных, их окружения и ле-
чащих их врачей.

В числе предлагаемых лингвистами и медиками [McCartney,
2014] альтернатив главным претендентом на статус дискурсивной
является метафора путешествия. Ее преимущество видится в том,

1 См., например: MELC. – URL: https://ucrel.lancs.ac.uk/melc/index.php

https://ucrel.lancs.ac.uk/melc/index.php


Нагорная А.В.

32

что она формирует и у пациента, и у его окружения готовность к
длительному лечению, исход которого может быть разным. В от-
личие от военной эта метафора ценностно нейтральна: она полно-
стью снимает с больного ответственность за результат. Онкопаци-
енту предлагается «встать на путь исцеления», который может
оказаться непростым, полным труднопреодолимых «препятствий».
Он должен пройти его в своем собственном темпе, часто начиная с
«маленьких шажков» (baby steps). «Онкопутешествие» не лишено
приятных моментов: это и открывающиеся «по пути» «виды» (но-
вый опыт, простые жизненные радости), и возможность прохожде-
ния части пути с приятными и понимающими попутчиками (врача-
ми, друзьями, собратьями по несчастью), и многое другое. Заметим,
что метафора путешествия в целом обретает все бо́льшую востре-
бованность в англоязычной культуре, пронизывая онтологические,
терапевтические, дидактические и многие другие дискурсы.
А. Франк называет ее «новомодной специей, которой без разбора
приправляют практически любой вид опыта» [Frank, 2013, p. 117].

Параллельно с этим предпринимаются попытки продвиже-
ния в онкодискурсе метафор квеста [Frank, 2013] и танца [Giroux,
1998], которые находят все более широкое применение в англоязыч-
ных нарративах хронических (не обязательно онкологических) за-
болеваний.

Подчеркнем, что мы не ставим перед собой задачу глубокого
смыслового анализа циркулирующих в онкодискурсе метафор.
В данном случае принципиальную важность для нас имеют по-
пытки их «институционализации» [Code, 2006]. Метафора стано-
вится носителем нормативных и одновременно нормирующих
социальных смыслов; она превращается в инструмент формирова-
ния «правильного» типа мышления, предопределяющий поведение
онкобольных, их окружения, медицинского сообщества и общества
в целом. Она узурпирует онкодискурс, насаждая концептуальное
единообразие и пытаясь дисциплинировать его.

С одной стороны, такая искусственная унификация кажется
удобной, поскольку она позволяет создать единый для всех и по-
нятный всем язык коммуникации. С другой же стороны, она реду-
цирует все многообразие онкоопыта до одной-единственной схе-
мы, объяснительный и терапевтический потенциал которой может
оказаться сомнительным, а то и нулевым в жизненных историях



Экологическое мышление как основа для формирования
современного онкодискурса

33

отдельных пациентов. Более того, по мнению многих врачей-
практиков, искусственно насаждаемая метафора (как и любой дру-
гой способ выражения) способна навредить пациентам [McCartney,
2014]. То, что изначально задумывалось как ценный социокуль-
турный ресурс, может стать «антиресурсом», представляющим
угрозу жизненному опыту человека и «мучительно искажающим»
переживаемое [Perusek, 2012, p. 476].

Если современное общество действительно ставит перед со-
бой задачу эффективной помощи онкобольным, оно должно отка-
заться от попыток «гомогенизации» [Frank, 2013, p. 64] их опыта
посредством жесткой регламентации онкодискурса. Учет «психо-
социальных потребностей» пациентов [From cancer patient … ,
2006, p. 3] предполагает предоставление им определенной свободы
в осмыслении и коммуникации своего опыта болезни. Одновре-
менно с этим необходимо формировать в обществе толерантность
к вариативности онкодискурса, готовность к восприятию разных
средств выражения онкоопыта и «подстройке» под психологические
и когнитивные потребности конкретных носителей заболевания.

Применение принципов экологического мышления
при конструировании онкодискурса

Одним из наиболее эффективных инструментов реформиро-
вания онкодискурса представляется нам экософия, продвигающая
принципы экологического мышления.

Как поясняет Л. Коуд, экологическое мышление – «это не
просто мышление об экологии или об окружающей среде»; «это
ревизионистский модус взаимодействия между знанием, субъек-
тивностью, политикой, этикой, наукой, гражданственностью и
агентивностью, который пронизывает и перестраивает теорию
и практику» [Code, 2006, p. 5]. Его цель заключается в том, чтобы
«представить, сконструировать, выразить и попытаться применить
на практике принципы идеального сосуществования» [ibid., p. 24].

Сосуществование следует понимать широко, что связано с
многомерностью самого понятия «экология». Один из основопо-
ложников экософии Ф. Гваттари выделил три «экологических
регистра»: окружающую среду, общественные отношения и че-
ловеческую субъективность [Guattari, 2008, p. 28]. Эти регистры



Нагорная А.В.

34

формируют, соответственно, экологию окружающей среды, соци-
альную экологию и ментальную экологию [Guattari, 2008, p. 41].
Для человека сосуществование превращается в сложный эквилибр:
оно предполагает не только гармонизацию отношений с природ-
ной средой и комфортное встраивание себя в систему социальных
связей, но и поиск приемлемого баланса между двумя своими на-
чалами: разумным и телесным (см.: [ibid., p. 35]).

Три экорегистра, описанные Ф. Гваттари, оказываются важ-
ными ракурсами при рассмотрении проблемы онкозаболеваний, а
следовательно, и элементами концептуальной оптики, необходи-
мой для выстраивания собственно дискурсивной онкоперспективы.

Экология в наиболее привычном для нас, средовом, понима-
нии – это область биологического бытия онкозаболеваний. Речь
здесь идет о физиологических процессах, которые отвечают за за-
пуск онкопрограммы в человеческом организме, о генетической
предрасположенности конкретного человека, о неблагоприятных
факторах внешней среды, провоцирующих рост онкозаболеваний
(загрязненность воздуха и воды, высокий уровень радиации), о
наличии заболеваний этого типа у животных и т.п. Этот экоракурс
является точкой входа в онкодискурсивное пространство научного
знания, которое позволяет добиться де-мифологизации рака в мас-
совом сознании. Одновременно с этим через него может осуще-
ствляться воздействие на поведение людей: их побуждение к вы-
страиванию более экологичной среды и отказу от привычек, нано-
сящих ущерб как природе, так и их собственному здоровью. Но
особенно важным представляется то, что этот ракурс может ис-
пользоваться для «нормализации» онкозаболеваний. Статистика
показывает, что в современном мире для каждого человека вероят-
ность заболеть раком составляет более 30% [From Cancer Patient … ,
2006, p. 1], что связано в том числе с увеличением средней про-
должительности жизни. Онкозаболевания фактически превраща-
ются в часть соматической биографии человека как биологическо-
го вида. Понимание этого обстоятельства позволяет отчасти снять
психологическую напряженность, связанную с традиционной
стигматизацией рака. Если рак – это, по сути, средовой фактор, к
нему оказываются неприменимы морально-этические категории и
метафизические интерпретативные модусы. В этом смысле болеть
раком – это нормально.



Экологическое мышление как основа для формирования
современного онкодискурса

35

Задача нормализации онкозаболеваний является одной из ос-
новных и для социальной экологии. Здесь, правда, речь в бо́льшей
степени идет о нормализации дискурсивной, об окончательной де-
табуизации рака. Общеизвестно, что несмотря на значительную
либерализацию дискурса, некоторые виды онкозаболеваний до сих
пор представляют собой крайне неудобный предмет для обсужде-
ния из-за культурно «неудачной» локализации. К ним относится,
например, генитальный и колоректальный рак. Прорыв этих онко-
заболеваний в общее дискурсивное пространство часто является
результатом осознанных индивидуальных усилий, предпринимае-
мых носителями соответствующего заболевания. Примечательна в
связи с этим история Деборы Джеймс, учителя из Великобрита-
нии, у которой в возрасте сорока лет была диагностирована тер-
минальная стадия рака прямой кишки. Д. Джеймс, несмотря на
«неудобный» диагноз, встала на путь онкоактивизма: она вела
блог и колонку в газете, записывала подкасты, занималась сбором
средств на исследование этого типа рака. Эта онкоинициатива ока-
залась резонансной и получила весьма неожиданное продолжение.
Так, начиная с мая 2022 г., компания Маркс и Спенсер стала раз-
мещать на упаковке выпускаемой ей туалетной бумаги информа-
цию о признаках и симптомах колоректального рака, а месяц спустя
расклеила в туалетах своих магазинов QR-коды, пройдя по кото-
рым посетители попадают на сайт британской организации по
борьбе с раком кишечника (Bowel Cancer UK) [Awareness
campaigns … , 2022, p. 829].

Дискурсивная нормализация рака неразрывно связана и с
формированием онконастороженности – еще одной сферой дей-
ствия социальной экологии. Это зона близкого контакта потенци-
ального носителя онкозаболевания и клинициста. От первого тре-
буется внимательное отношение к любым изменениям в организме,
регулярное прохождение профилактических осмотров и своевре-
менное обращение к врачам при наличии признаков заболевания.
От второго ожидается чуткость к жалобам пациента, коммуника-
тивная толерантность к индивидуальным, медицински некоррект-
ным описаниям проблемы, готовность к проведению разъяснитель-
ной работы, бдительность по отношению к вероятным симптомам
рака.



Нагорная А.В.

36

В зоне этого контакта в настоящее время разворачиваются
интереснейшие дискурсивные процессы, которые связаны со ста-
новлением так называемой «нарративной медицины». Суть ее за-
ключается в том, чтобы обучить врачей искусству слушать паци-
ента, понимать особенности переживаемого им опыта, с уважением
относиться к тем смыслам, которые он придает своим ощущениям,
учитывать его эмоциональное состояние и сопереживать его стра-
даниям [Charon, 2006]. Для этого, как подчеркивает Р. Шэрон, не-
обходимо особое «нарративное знание» (narrative knowledge).

Для объяснения сути этого нарративного знания медицин-
ский антрополог А. Кляйнман предложил дифференцировать бо-
лезнь (illness) и заболевание (disease), назвав их «фундаментально
разными понятиями» [Kleinman, 1988, p. 4]. «Болезнь» – это «экзи-
стенциальный опыт страдания» [ibid., p. 10], прожитый и прожи-
ваемый опыт наблюдения за собственными телесными состояниями
и суждения о них. За термином «заболевание» стоит профессио-
нальный врачебный взгляд на проблему. Это объективирующий,
унифицирующий взгляд, стремящийся упаковать сложную сово-
купность индивидуальных переживаний в жесткие схемы нозоло-
гических классификаций. Коммуникация с пациентом и постановка
диагноза – это, по мнению Кляйнмана, «сугубо семиотическая
деятельность: анализ одной системы символов и ее перевод в дру-
гую» [ibid., p. 16]. Мы убеждены, что нарративное знание врача
есть, по сути, знание дискурсивное, поскольку адекватный семио-
тический перевод возможен лишь с учетом сложной совокупности
контекстуальных факторов: социального положения пациента,
уровня его образования, профессионального статуса, наличной
жизненной ситуации и др.

Нарративная медицина является примером экологизации
дискурса, поскольку она задает такую «концептуальную рамку»
[Code, 2006, p. 21], внутри которой выстраивается комфортное для
пациента коммуникативное взаимодействие, где его участники
выступают как равноправные партнеры. Такой подход принципи-
ально отличается от традиционного патерналистского модуса об-
щения с пациентом, принятого в медицине.

Создание комфортного для онкобольных социального взаи-
модействия необходимо и вне рамок клинических ситуаций, что



Экологическое мышление как основа для формирования
современного онкодискурса

37

требует серьезной ревизии ряда мировоззренческих и поведенче-
ских установок.

Центральное место среди них занимает хелсизм (healthism)
[Crawford, 1980] – культурная установка на достижение и поддер-
жание полного здоровья. Наряду с другими многочисленными
«измами» (сексизмом, эйджизмом, лукизмом, специизмом и т.д.)
хелсизм насаждает стереотипы: он навязывает предвзятое отноше-
ние к людям, не соответствующим стандартам здоровья, и стрем-
ление к выздоровлению любой ценой. В случае онкологических
заболеваний такая установка часто оказывается не только невер-
ной, но и вредной. Во-первых, в настоящее время в связи с успе-
хами в ранней диагностике и лечении онкозаболеваний выживае-
мость пациентов значительно увеличилась. Это не значит, однако,
что пациенты достигают полного излечения. Рак требует длитель-
ной терапии в сочетании с постоянным мониторингом организма и
пожизненной онконастороженностью, что обеспечивает ему пере-
ход в статус хронического заболевания. Учитывая эту новую пер-
спективу, А. Франк вводит понятие «общество ремиссии» (remis-
sion society) для обозначения той многочисленной группы людей,
которые успешно прошли курс лечения и хорошо себя чувствуют,
но никогда не смогут считаться «вылеченными» [Frank, 2013, p. 8].
Во-вторых, многие виды рака до сих пор остаются неизлечимыми,
особенно если они диагностируются на поздних стадиях. Установка
на исцеление в этом случае мешает пациенту и его близким при-
нять неизбежное, разумно распределить психические, временны́е и
материальные ресурсы для обеспечения того, что сейчас принято
называть «достойной смертью» (dignified death). Многие специа-
листы в области паллиативной медицины настаивают на необхо-
димости снятия дискурсивного табу с темы смерти и поиска при-
емлемых, минимально травматичных для онкопациента способов
ее обсуждения (см., например: [Nelson]). Такое дискурсивное но-
вовведение представляется нам еще одним способом экологизации
онкодискурса. Оно позволяет бороться с культурой отрицания
смерти [Kastenbaum, 2004], которая противоречит биологическим
реалиям и искажает жизненные горизонты человека.

Столь же неэкологичным представляется и навязываемое об-
ществом позитивное мышление во всем, что касается опыта пере-
живания онкозаболевания. Человеку предписывается испытывать



Нагорная А.В.

38

несокрушимый оптимизм, который считается не только «правиль-
ным» отношением к болезни, но и залогом ее успешного лечения.
Следует отметить, что терапевтическая сила оптимизма неодно-
кратно опровергалась серьезными клиническими исследованиями
[Ehrenreich, 2009, p. 42]. Позитивный настрой может существенно
улучшить качество жизни некоторых пациентов и их близких, од-
нако он не гарантирует выздоровления. Кроме того, этот режим
мышления может не соответствовать психотипу некоторых людей,
которым в принципе чужд оптимизм. Выступая с критикой пози-
тивного мышления, Б. Эренрайх называет его «самогипнозом»,
«контролем над разумом», «преднамеренным самообманом». Этот
вид «умственной дисциплины» требует постоянных усилий по по-
давлению и блокированию неприятных мыслей и эмоций, осоз-
нанного стремления соответствовать социокультурным ожиданиям,
что «ложится дополнительным бременем» на пациента [ibid., p. 43].

Жертвой «тирании позитивного мышления» [Holland, 2001,
p. 13] становится и общество в целом, которому предписывается
общаться с онкобольными с помощью набора клишированных
фраз, исполненных фальшивого оптимизма. Высшим проявлением
токсичной позитивности, по нашему убеждению, является мантра
«Все будет хорошо!». Во-первых, она обесценивает физические
страдания и психические переживания, которые онкобольной испы-
тывает здесь и сейчас. Во-вторых, она сигнализирует о нежелании
оказаться вовлеченным в ситуацию физически и эмоционально,
предлагая больному положиться на судьбу. В-третьих, она выдает
полное непонимание природы этого заболевания: «все» хорошо
уже никогда не будет хотя бы потому, что рак – это хроническое
заболевание, требующее существенной перестройки образа жизни
и мышления.

Заметим попутно, что к числу таких токсичных фраз
Д. Перусек относит и «Даже представить не могу, что ты сейчас
переживаешь». По его мнению, она маргинализует онкобольного,
помещая его состояние не просто за пределы собственного опыта
говорящего и обычного человеческого опыта в целом, но и за гра-
ницы самого воображения. Эта фраза, пишет Д. Перусек, «отрица-
ет универсальный характер болезни и смерти, как и экзистенци-
альный ужас, который в своей универсальности объединяет всех
нас» [Perusek, 2012, p. 488].



Экологическое мышление как основа для формирования
современного онкодискурса

39

Позитивное мышление само по себе не несет вреда; оно обре-
тает токсичность, когда становится обязательным для всех членов
общества во всех жизненных ситуациях. Сошлемся на Л. Коуд,
которая подчеркивает, что «навязывание знания, социального по-
рядка, обычаев, экономических принципов и других ценностей
является антиэкологичным» [Code, 2006, p. 8]. К числу таких обы-
чаев и ценностей, несомненно, относятся дискурсивные конвен-
ции, которые можно и нужно менять.

Противостоять антиэкологическим тенденциям в социуме
может уважение к психоэмоциональным потребностям онкоболь-
ного. Важную роль, по мнению многих исследователей, играет
эмоциональная вовлеченность, эксплицитно выражаемая «языком
страдания и сочувствия» [Perusek, 2012, p. 491]. Экологичной аль-
тернативой дискурсивной формуле «Все будет хорошо», по нашему
мнению, является «Чем я могу тебе помочь?». Эта фраза сигнали-
зирует о готовности к активному соучастию, наличии социального
ресурса, которым человек может воспользоваться; при этом она
демонстрирует уважение к личному пространству онкобольного и
дает ему право выбора модели поведения.

К безусловно неэкологичным относится и упомянутая выше
практика навязывания метафорических фреймов, которые могут
вступать в концептуальный конфликт с индивидуальными ощуще-
ниями и переживаниями, сколь бы продуктивными эти фреймы ни
казались в теории. Отметим, что в последние годы наметилась
тенденция к метафорической либерализации, которой следуют да-
же те, кто в свое время активно отстаивал преимущества одной
концептуальной модели. Так, авторы проекта MELC (см. выше), из-
начально выступавшие за изъятие военных метафор из онкодискурса,
не только реабилитировали их, но и предложили идею метафори-
ческого меню, собрав и сгруппировав метафоры, которыми поль-
зуются опрошенные ими пациенты. Среди них наряду со вполне
предсказуемыми метафорами войны и путешествия представлены
природные, музыкальные, космические и другие образы. Приве-
дем лишь два примера. В одном из них пораженная раком ткань
сравнивается с заросшим сорняками садом (Cancerous tissue is like
a garden that has become overgrown with weeds. The weed-killer also
damages the healthy plants, but you hope they will re-grow). В другом
рак предстает в образе поездки на ярмарочной карусели, которая,



Нагорная А.В.

40

несмотря на все пугающие подъемы и повороты, рано или поздно
заканчивается (Imagine it a bit like a scary fairground ride – it might
be scary in places, but it will eventually stop and you can get off. Be
strong, be brave and we will be here to hold your hand if you need it)1.

По замыслу авторов, метафорическое меню может стать по-
лезным социокультурным ресурсом – доступным репозитарием
концептуальных форм, из которых больные и профессионалы-
медики могут выбирать те, что в наибольшей степени соответству-
ют их когнитивным и коммуникативным целям. Принципиально
важным представляется то, что в разных коммуникативных ситуа-
циях эффективными могут оказаться разные метафоры. Так, ис-
следования показывают, что при проведений кампаний по сбору
средств в помощь онкобольным лучше всего работает военная ме-
тафора [Liebscher]; в паллиативной помощи более востребованной
оказывается метафора путешествия; при описании симптомов бо-
лезни и связанных с ней переживаний пациенты могут пользовать-
ся любой, в том числе и авторской, метафорикой. Феноменологи-
ческая сложность онкоопыта, как и жизненного опыта человека в
целом, может потребовать использования разной метафорики даже
в рамках коммуникативной практики одного пациента.

Следовательно, экологичной можно признать лишь такую
организацию онкодискурса, которая поощряет множественность
средств выражения, предлагая репертуар одинаково валидных,
культурно санкционированных концептуальных форм. В данном
случае особую релевантность обретает один из общих принципов
классической экологии: стремление к сохранению естественного
разнообразия, которое является важным условием обеспечения
высокой эффективности в функционировании экосистемы [Rother-
ham, 2017, p. 9]. Естественность такого разнообразия в данном
случае объясняется высокой вариативностью онкоопыта, его не-
сводимостью к единому стандарту.

Сохранение разнообразия требует борьбы с тем, что Ф. Гват-
тари назвал «массмедиальным сериализмом» [Guattari, 2008, p. 30]:
стандартизацией стиля жизни, моды, музыки и т.д., осуществляе-
мой с помощью СМИ. В нашем случае речь идет об искусственном

1 См., например: Metaphor Menu. – URL: http://wp.lancs.ac.uk/melc/the-
metaphor-menu/

http://wp.lancs.ac.uk/melc/the-metaphor-menu/


Экологическое мышление как основа для формирования
современного онкодискурса

41

доминировании определенных средств выражения в массмедиаль-
ном онкодискурсе: в рекламе, фильмах, на профильных интернет-
сайтах, в популярных брошюрах, публичных лекциях и т.д. Необхо-
дима вдумчивая и кропотливая работа, направленная на расширение
репертуара средств, используемых для вербальной и визуальной
репрезентации онкозаболеваний.

Экологизация социокультурной среды, безусловно, способ-
ствует и формированию более гармоничной ментальной экологии,
которая находится в зоне ответственности и контроля каждого
конкретного человека.

Важной ее частью, по нашему мнению, должна стать онко-
грамотность независимо от наличия или отсутствия заболевания.
Очень полезным может оказаться здесь стремление к получению
достоверных знаний об онкозаболеваниях из надежных источни-
ков (научных и научно-популярных). В современных условиях,
когда основным источником информации является Интернет,
«фрагменты реального знания, сплетен, информации о терапевти-
ческих возможностях, советы и разного рода личные ноу-хау»
[Kaufman, 2010, p. 27], как и сенсационная реклама универсальных
чудо-препаратов, оказываются в столь близком соседстве, что «со-
единение факта и вымысла» [Perusek, 2012, p. 481] становится в
некотором смысле неизбежным. В этих условиях как никогда цен-
ными оказываются навыки критического мышления, особая мен-
тальная дисциплина, не дающая человеку попасть под влияние
предрассудков, мифов и преднамеренных манипуляций.

В области ментальной экологии лежит и задача создания
особого индивидуального «стиля болезни» [Broyard, 1992, p. 52].
Под ним подразумевается не столько модель поведения, сколько
способ осмысления онкоопыта и его вывода в речь. По убеждению
А. Франка, нарративизация болезни чрезвычайно важна. Она по-
зволяет компенсировать ущерб, нанесенный ею чувству собствен-
ного я [Frank, 2013, p. 53], восстановить утраченную целостность
бытия [ibid., p. 61] и сформировать его дальнейшую перспективу
[ibid., p. 53]. Этот стиль должен соответствовать внутренним
ощущениям онкобольного и отвечать его психологическим по-
требностям. Разумеется, человек не может не испытывать на себе
когнитивно-дискурсивного давления культуры, в которой он жи-
вет, но он не обязан полностью соответствовать ее «риторическим



Нагорная А.В.

42

ожиданиям» [Frank, 2013, p. 3]. Человек имеет «право собственно-
сти» на свою болезнь; он должен иметь возможность выстроить
свою «экзистенциальную территорию» [Guattari, 2008, p. 33] таким
образом, чтобы она стала комфортной средой его ментального и
коммуникативного обитания. Более того, представив «карту» этой
территории в публичном дискурсивном пространстве (в блогосфере,
жанре автопатографии, публичных интервью и т.д.), он может спо-
собствовать видовому разнообразию дискурсивных форм, обога-
щая концептуальные ресурсы онкодискурса и выходя, таким обра-
зом, в сферу социальной экологии.

Заключение

Опыт англоязычных стран, которые уже 50 лет активно экс-
периментируют с формами и форматами онкодискурса, а также
принципами его конструирования, может послужить основой для
создания соответствующей дискурсивной практики в России. По
нашему убеждению, оптимальной стратегией ее формирования
является использование принципов экологического мышления,
которые помогут избежать многих ошибок и перекосов, связанных
с навязыванием стандартов и стереотипов.

При конструировании онкодискурса три экологии (экология
окружающей среды, социальная экология и ментальная экология)
оказываются связанными между собой, плавно перетекая друг в
друга и образуя петли сложной причинности. В результате их пе-
ресечения в идеале формируется гармоничное и комфортное дис-
курсивное пространство, в котором работают экологические прин-
ципы «адаптивности, устойчивости и гибкости» [Reed, 2014, p. 15].

Подчеркнем, что экологичность отнюдь не предполагает
полную самоорганизацию онкодискурса и совершенное отсутствие
регламентации. Он, как и любая другая экосистема, должен стро-
иться на «креативно-регулятивных принципах» [Code, 2006, p. 25].
Регулирование, как нам представляется, должно осуществляться в
двух основных направлениях: (1) противодействие унификации
онкодискурса, поощрение разнообразия в формах репрезентации
онкоопыта в публичном пространстве и (2) изъятие из публичного
пространства текстов, содержащих лжезнания, информацию, фор-
мирующую искаженное, научно несостоятельное, мифологизиро-



Экологическое мышление как основа для формирования
современного онкодискурса

43

ванное представление об онкозаболеваниях. Это зона «коллектив-
ной эпистемической ответственности» [Code, 2006, p. 13], часть
которой ложится и на профессиональных лингвистов.

Список литературы

Духанина Л.Н., Максименко А.А. Анализ сетевого онко-дискурса трехлетней
ретроспективы в домене верхнего уровня // Вопросы онкологии. – 2020. –
Т. 66, № 4. – С. 315–324.

Силантьева В.Г., Кожокина А.В. Особенности самопрезентации раковых боль-
ных в социальной сети «Инстаграм» // Дискурс. – 2020. – Т. 6, № 6. – С. 99–112.

Awareness campaigns and cancer screening (Editorial) // The Lancet Oncology. –
2022. – Vol. 23(7). – P. 829.

Brownley M.W., Kimmick A.D. Women and autobiography. – Wilmington : Rowman &
Littlefield, 1999. – 215 p.

Broyard A. Intoxicated by my illness. – New York : Clarkson Potter, 1992. – 135 p.
Buckman R. What you really need to know about cancer: a comprehensive guide for

patients and their families. – Baltimore ; London : The John Hopkins University
Press, 1996. – 364 p.

Charon R. Narrative medicine: honoring the stories of illness. – Oxford : Oxford
University Press, 2006. – 304 p.

Code L. Ecological thinking: the politics of epistemic location. – Oxford : Oxford
University Press, 2006. – 344 p.

Crawford R. Healthism and the medicalization of everyday life // International Jour-
nal of Health Services. – 1980. – N 10(3). – P. 365–388.

Ehrenreich B. Bright-sided: How the relentless promotion of positive thinking has
undermined America. – New York : Metropolitan Books, 2009. – 214 p.

Frank A. The wounded storyteller. – Chicago : The University of Chicago Press,
2013. – 253 p.

From cancer patient to cancer survivor: lost in transition / ed. by Hewitt M. [et al.]. –
Washington : The National Academies Press, 2006. – 534 p. – DOI: https://doi.org/
10.17226/11468

Giroux L. Taking the lead: dancing with chronic illness. – Kelowna : Northstone,
1998. – 192 p.

Guattari F. The three ecologies. – London : Continuum, 2008. – 136 p.
Holland J., Sheldon L. The human side of cancer: Living with hope, coping with

uncertainty. – New York : Harper Perennial, 2001. – 368 p.
Hudley C.A., Mallinson C., Bucholtz M. Toward racial justice in linguistics: Interdis-

ciplinary insights into theorizing race in the discipline and diversifying the profes-
sion // Language. – 2020. – N 96(4). – P. 200–235.

Kastenbaum R. On our way. The final passage through life and death. – Los Angeles :
University of California Press, 2004. – 452 p.

Kaufman Sh. Regarding the rise in autism: vaccine safety doubt, conditions of in-
quiry, and the shape of freedom // Ethos. – 2010. – N 38(1). – P. 8–32.

https://doi.org/10.17226/11468
https://doi.org/10.17226/11468


Нагорная А.В.

44

Kedrowski K., Sarow M. Cancer activism: gender, media, and public policy. – Ur-
bana ; Chicago : University of Illinois Press, 2010. – 210 p.

Kleinman A. The illness narratives: suffering, healing, and the human condition. –
New York : Basic Books, 1988. – 305 p.

Levinas E. Useless suffering // The provocation of Levinas: Rethinking the Other. –
London : Routledge, 1988. – P. 156–167.

Liebscher A. Effects of battle and journey metaphors on charitable donations for cancer
patients. – URL: https://cognitivesciencesociety.org/cogsci20/papers/0613/0613.pdf
(дата обращения: 22.10.2022).

McCartney M. The fight is on: military metaphors for cancer may harm patients //
BMJ. – 2014. – N 349. – DOI: 10.1136/bmj.g5155

Metaphor, cancer and the end of life: a corpus-based study / Semino E., Demjén Z.,
Hardie A., Payne Sh., Rayson P. – New York ; London : Routledge, 2018. – 314 p.

Mullan F. Seasons of survival: reflections of a physician with cancer // New England
Journal of Medicine. – 1985. – N 313(4). – P. 270–273.

Nelson A. We live in a death-denying society, and that needs to change. – URL:
https://www.mariecurie.org.uk/talkabout/articles/why-do-we-need-to-talk-more-
about-dying-and-death/259787 (дата обращения: 28.10.2022).

Papavramidou N., Papavramidis T., Demetriou T. Ancient Greek and Greco-Roman
methods in modern surgical treatment of cancer // Annals of Surgical Oncology. –
2010. – N 17(3). – P. 665–667.

Perusek D. Cancer, culture, and individual experience: public discourse and personal
affliction // Ethos. – 2012. – Vol. 40(4). – P. 476–506.

Reed Ch. Projective ecologies. – Harvard : Actar, 2014. – 288 p.
Rotherham I.D. Recombitant ecology – A hybrid future? – London : Springer,

2017. – 110 p.
Schultz J.E. Valid / invalid: women’s cancer narratives and the phenomenology of

bodily alteration // Tulsa studies in women’s literature. – 2013. – Vol. 32/33,
N 2/1. – P. 71–87.

Skuse A. Constructions of cancer in early modern England. – London : Palgrave,
2015. – 229 p.

Sontag S. AIDS and its metaphors. – New York : Farrar, Straus and Giroux, 1988. – 96 p.
Sontag S. Illness as metaphor. – New York : Farrar, Straus and Giroux, 1978. – 87 p.
Stacey J. Teratologies: a cultural study of cancer. – London : Routledge, 1997. – 306 p.
TED. – URL: https://www.ted.com/search?q=cancer (дата обращения: 28.10.2022).

References

Dukhanina, L.N., Maksimenko, A.A. (2020). Analiz setevogo onco-diskursa trehletnei
retrospektivy v domene verhnego urovnia. Voprosy oncologii, 66(4), 315–324.

Silantieva, V.G., Kozhokina, A.V. (2020). Osobennosti samorepresentatsii rakovyh
bol’nyh v sotsialnoi seti “Instagram”. Diskurs, 6(6), 99–112.

Awareness campaigns and cancer screening (Editorial). The Lancet Oncology, 23(7), 829.

https://cognitivesciencesociety.org/cogsci20/papers/0613/0613.pdf
https://www.mariecurie.org.uk/talkabout/articles/why-do-we-need-to-talk-more-about-dying-and-death/259787
https://www.mariecurie.org.uk/talkabout/articles/why-do-we-need-to-talk-more-about-dying-and-death/259787
https://www.ted.com/search?q=cancer


Экологическое мышление как основа для формирования
современного онкодискурса

45

Brownley, M.W., Kimmick, A.D. (1999). Women and autobiography. Wilmington:
Rowman & Littlefield.

Broyard, A. (1992). Intoxicated by my illness. New York: Clarkson Potter.
Buckman, R. (1996). What you really need to know about cancer: a comprehensive

guide for patients and their families. Baltimore and London: The John Hopkins Uni-
versity Press.

Charon, R. (2006). Narrative medicine: honoring the stories of illness. Oxford: Oxford
University Press.

Code, L. (2006). Ecological thinking: the politics of epistemic location. Oxford: Oxford
University Press.

Crawford, R. (1980). Healthism and the medicalization of everyday life. International
Journal of Health Services, 10(3), 365–388.

Ehrenreich, B. (2009). Bright-sided: How the relentless promotion of positive thinking
has undermined America. New York: Metropolitan Books.

Frank, A. (2013). The wounded storyteller. Chicago: The University of Chicago Press.
Hewitt, M. et al. (eds.). (2006). From cancer patient to cancer survivor: lost in transition.

Washington: The National Academies Press. DOI: https://doi.org/10.17226/11468
Giroux, L. (1998). Taking the lead: dancing with chronic illness. Kelowna: Northstone.
Guattari, F. (2008). The three ecologies. London: Continuum.
Holland, J., Sheldon, L. (2001). The human side of cancer: living with hope, coping

with uncertainty. New York: Harper Perennial.
Hudley, C.A., Mallinson, C., Bucholtz, M. (2020). Toward racial justice in linguistics:

Interdisciplinary insights into theorizing race in the discipline and diversifying the
profession. Language, 96(4), 200–235.

Kastenbaum, R. (2004). On our way. The final passage through life and death. Los
Angeles: University of California Press.

Kaufman, Sh. (2010). Regarding the rise in autism: Vaccine safety doubt, conditions of
inquiry, and the shape of freedom. Ethos, 38(1), 8–32.

Kedrowski, K., Sarow, M. (2010). Cancer activism: Gender, media, and public policy.
Urbana and Chicago: University of Illinois Press.

Kleinman, A. (1988). The illness narratives: Suffering, healing, and the human condi-
tion. New York: Basic Books.

Levinas, E. (1988). Useless suffering. The provocation of Levinas: Rethinking the Other
(pp. 156–167). London: Routledge.

Liebscher, A. Effects of battle and journey metaphors on charitable donations for can-
cer patients. Retrieved from: https://cognitivesciencesociety.org/cogsci20/papers/
0613/0613.pdf

McCartney, M. (2014). The fight is on: military metaphors for cancer may harm pa-
tients. BMJ, 349. DOI: 10.1136/bmj.g5155

Mullan, F. (1985). Seasons of survival: reflections of a physician with cancer. New
England Journal of Medicine, 313(4), 270–273.

Nelson, A. We live in a death-denying society, and that needs to change. Retrieved
from: https://www.mariecurie.org.uk/talkabout/articles/why-do-we-need-to-talk-
more-about-dying-and-death/259787

https://cognitivesciencesociety.org/cogsci20/papers/0613/0613.pdf
https://cognitivesciencesociety.org/cogsci20/papers/0613/0613.pdf
https://www.mariecurie.org.uk/talkabout/articles/why-do-we-need-to-talk-more-about-dying-and-death/259787
https://www.mariecurie.org.uk/talkabout/articles/why-do-we-need-to-talk-more-about-dying-and-death/259787


Нагорная А.В.

Papavramidou, N., Papavramidis, T., Demetriou, T. (2010). Ancient Greek and Greco-
Roman methods in modern surgical treatment of cancer. Annals of Surgical Oncology,
17(3), 665–667.

Perusek, D. (2012). Cancer, culture, and individual experience: Public discourse and
personal affliction. Ethos, 40(4), 476–506.

Reed, Ch. (2014). Projective ecologies. Harvard: Actar.
Rotherham, I.D. (2017). Recombitant ecology – A hybrid future? London: Springer.
Schultz, J.E. (2013). Valid / invalid: women’s cancer narratives and the phenomenology

of bodily alteration. Tulsa studies in women’s literature, 32/33(2/1), 71–87.
Semino, E., Demjén, Z., Hardie, A., Payne, Sh., Rayson, P. (2018). Metaphor, cancer

and the end of life: a corpus-based study. New York and London: Routledge.
Skuse, A. (2015). Constructions of cancer in early modern England. London: Palgrave.
Sontag, S. (1988). AIDS and its Metaphors. New York: Farrar, Straus and Giroux.
Sontag, S. (1978). Illness as metaphor. New York: Farrar, Straus and Giroux.
Stacey, J. (1997). Teratologies: a cultural study of cancer. London: Routledge.
TED. Retrieved from: https://www.ted.com/search?q=cancer

https://www.ted.com/search?q=cancer



